### MELAWAN KEKUASAAN DENGAN PUISI Against Power by Poetry

### Tengsoe Tjahjono

Jurusan Bahasa dan Sastra Indonesia, FBS, Universitas Negeri Surabaya Kampus Lidah Wetan Surabaya, Poe-el: tengsoe@gmail.com

(Makalah diterima tanggal 7 Mei 2012—disetujui tanggal 15 Juni 2012)

Abstrak: Puisi bukan hanya berurusan dengan bentuk ekspresi dan isi, namun juga aksi, yaitu bagaimana puisi mampu terlibat dalam membangun kesadaran bagi masyarakat tentang persoalan hidup mereka. Tulisan ini mengaji perlawanan Rendra dan Wiji Thukul terhadap kekuasaan melalui puisi. Fokus kajian adalah alasan Rendra dan Wiji Thukul melakukan perlawanan dan bagaimana konstruksi puisi perlawanan mereka. Kajian ini memakai analisis wacana kritis Fairclough yang meliputi langkah-langkah deskripsi, interpretasi, dan eksplanasi. Dari kajian itu disimpulkan bahwa Rendra dan Thukul sama-sama menulis puisi yang mengangkat keberpihakan mereka pada yang tertindas dan dimarginalkan dengan gaya dan latar pribadi yang berbeda.

Kata-Kata Kunci: puisi, perlawanan, kekuasaan, analisis wacana kritis

**Abstract:** Poetry is not just dealing with the type of expression and its content, but also action, that is how poetry can engage in building the community awareness on issues of their lives. This paper tries to analyze the resistance of Rendra and Wiji Thukul to power through poetry. Focus of the study is Rendra and Wiji Thukul's reasons in taking the fight and how is the construction of their resistance poetry. This study uses Fairclough's critical discourse analysis that consists of description, interpretation, and explanation. From the study, there is a conclusion that Rendra and Thukul have composed poetries trying to raise their alignment with the marginal community expressed in different styles and personal backgrounds.

**Key Words:** poetry, resistance, power, critical discourse analysis

#### **PENDAHULUAN**

Kekuasaan politik selalu berwajah ganda. Antonio Gramsci menggunakan centaur mitologi Yunani, yaitu setengah binatang dan setengah manusia, sebagai simbol dari 'perspektif ganda' suatu tindakan politik—kekuatan dan konsensus, otoritas dan hegemoni, kekerasan dan kesopanan. Hegemoni bukanlah hubungan dominasi dengan menggunakan kekuasaan, melainkan hubungan persetujuan dengan menggunakan kepemimpinan politik dan ideologis (Simon, 2000:19). Apa yang diungkapkan oleh Gramsci tersebut juga terasa benar di negara kita. Ketika melihat kemiskinan, para pemimpin kita mengatakan bahwa hal tersebut disebabkan karena faktor kebodohan dan kemalasan. Rakyat pun menjadi kambing hitam biang kerok kemiskinan. Anehnya, rakyat pun mengamini hal tersebut karena yang berbicara adalah pemimpin mereka.

Padahal, kalau kita cermati secara mendalam terjadinya kemiskinan bukan semata-mata disebabkan oleh habitus masyarakat, namun juga disebabkan oleh sistem dan struktur sosial, bahkan disebabkan pula oleh ketidakberdayaan. Menurut Nugroho (2001:45) kemiskinan dan ketidakberdayaan merupakan dua sisi dari sebuah mata uang logam. Ketidakberdayaan tersebut dibangun secara sistemik oleh kekuasaan melalui

program-program yang digulirkan, misalnya dengan percepatan pembangunan wilayah timur (Indonesia), pemberdayaan perempuan, program bantuan untuk masyarakat miskin kota, dan sebagainya. Program-program tersebut justru tidak mampu melahirkan kesadaran diri, tetapi malah membuat masyarakat tenggelam dalam kubang ketidakberdayaan, seraya memposisikan penguasa sebagai juru selamat kehidupan mereka. Mereka pun tidak merasakan adanya dominasi kekuasaan dalam ranah kehidupan mereka.<sup>2</sup>

'Perspektif ganda' yang dilakukan oleh para penguasa amatlah ironis. Bagaimana mungkin para pemimpin politik itu mampu menyejahterakan masyarakat dengan bertindak tidak adil kepada mereka. Magnis-Suseno (2000) melihat telah terjadi ketidakadilan struktural yang menyengsarakan rakyat.<sup>3</sup> Ketidakadilan struktural ini membuat rakyat tidak memiliki daya untuk menata hidupnya sendiri dan tidak berdaulat dalam menjalani hidupnya tersebut.

Saat rakyat atau warga masyarakat tenggelam dalam kubang ketidakberdayaan dan tidak berdaulat dalam mengisi dan menjalankan hidupnya yang justru harus dibangun adalah kesadaran diri, pencerahan untuk membangkitkan kesadaran bahwa penentu utama warna hidupnya adalah daya juang mereka sendiri. Masyarakat menurut Rendra (1983: 62) harus memiliki kesadaran bahwa mereka berhak ikut menentukan kebijaksanaan sosial, politik dan ekonomi.

Sebagai penyair, Rendra merasakan pula kegelisahan akut tentang bentuk seni yang dipilihnya selama ini tidak mampu menjadi saluran suara rakyat. Rendra menulis sebagai berikut.

Baru setelah tahun 1971 saya mulai bisa melihat persoalan ketimpangan sosial-politik dan ekonomi secara struktural... Ketegangan kreatif saya meningkat. Saya hidup dengan disiplin pribadi

yang kuat. Saya tengah mencari "bentuk seni" yang tepat untuk isi pikiran dan rohani saya yang sedang terlibat dengan persoalan sosial-politik-ekonomi. Bentuk yang pernah saya pakai dulu tidak memenuhi kebutuhan saya sekarang (Rendra, 1983:65).

Maka pada sebuah bait dalam puisi "Sajak Sebatang Lisong" Rendra (1980:31) menulis:

Aku bertanya

tetapi pertanyaanku

membentur jidat penyair-penyair salon,

yang bersajak tentang anggur dan rembulan,

sementara ketidakadilan terjadi di sampingnya,

dan delapan juta kanak-kanak tanpa pendidikan

termangu-mangu di kaki dewi kesenian.

Bagi Rendra penyair bukan semata pabrik kata-kata indah, namun penyair hendaknya mampu menuliskan puisi yang merupakan perwujudan keberpihakan mereka kepada kelompok yang tertindas dan dimarginalkan. Rendra prihatin terhadap seniman yang hanya berkutat pada spirit estetika tetapi tidak mampu terlibat dalam kenestapaan masyarakat, tidak ada keberpihakan pada yang papa. Wiji Thukul (2000:170) dengan tegas mengatakan sebagai berikut.

... Tapi, saya lebih prihatin dengan kondisi seniman kita. Seniman kan seharusnya peka. Punya rasa sosial dan solidaritas tinggi.... Banyak seniman kita alergi politik. Itu tidak betul. Dengan tidak tahu soal politik kita mudah saja dipermainkan. Kita harus jadi pelaku, bukan objek. Ya, saya juga setuju seniman kita banyak yang berdiri sebagai seniman salon, saya kurang tahu selera sastra mereka. Baginya sastra berada di

awang-awang. Tidak kontekstual sama sekali.

Sastra adalah wacana. Menurut Fairclough (1995a) setiap wacana merupakan perwujudan praktik sosial. Apa yang ditulis seorang penyair dapat dikategorikan sebagai praktik sosial pula. Sebagai sebuah praktik sosial akan selalu terdapat hubungan dialektik antara peristiwa diskursif (dalam hal ini puisi) dengan situasi, institusi, dan struktur sosial yang membentuknya. Sastra (termasuk puisi) sebagai praktik wacana mampu menampilkan dampak ideologi. Puisi dapat memroduksi dan mereproduksi hubungan kekuasan yang tidak seimbang antara penguasa dan rakyat.

Puisi dalam matra fakta sosial sekarang tidak dapat berdiri netral, sebagaimana bahasa, selalu ada keberpihakan.

Bahasa dan praktik kebahasaan tidak lagi dimengerti dalam konteks perspektif konvensional, yakni sebagai alat dan medium netral yang dipakai untuk menjelaskan kenyataan-kenyataan sosial dan politik. Namun semakin disadari bahwa bahasa, di dalam dirinya, tampil sebagai representasi dari deployment (pagelaran) berbagai macam kekuatan. Oleh karena itu, bahasa lantas dilihat pula sebagai salah satu space (ruang) di mana konflik berbagai kepentingan, kekuatan, proses hegemoni dan counter-hegemony (hegemoni tanding) terjadi (Hikam, 1999:179).

Terdapat dua penyair yang melakukan perlawanan terhadap kekuasaan melalui puisi-puisinya. Penyair tersebut adalah Rendra dan Wiji Thukul. Mereka berdua memang berada pada rentang masa berbeda, namun sebagai pribadi yang mengamati adanya kepincangan sosial-politik, mereka pun merasa terpanggil untuk bertindak. Puisi-puisi pun dijadikan jalan perlawanan. Mengapa Rendra dan Thukul melakukan perlawanan? Bagaimana bentuk dirkusif perlawanan mereka dalam puisi? Dua masalah itulah yang akan dijawab dalam tulisan ini.

#### **TEORI**

Dalam konteks kehidupan sosial dewasa ini, memandang puisi sebagai karya sastra yang mendewakan ekspresi melalui bahasa indah tentu merupakan pilihan yang tidak peka-sosial. Puisi bukan hanya berurusan dengan bentuk ekspresi dan isi, namun juga aksi, yaitu bagaimana puisi mampu terlibat membangun penyadaran bagi masyarakat tentang persoalan hidup mereka.

Menurut Harun (1982) bila karya sastra bicara ketertiban dan harmoni sosial, maka karya sastra itu akan jadi doktriner. Dan ketertiban serta harmoni yang dilukiskan dalam karya sastra itu mungkin hanya suatu utopia belaka. Karya sastra harus mampu menjadi jalan penyadaran.<sup>4</sup>

Persyaratan puisi yang paling esensial adalah kenyataan. Tak ada puisi tanpa realitas (Mohamad, 1972:32). Namun, puisi bukanlah sekadar mimetik, transfer realitas ke dalam teks. Penyair harus berani menganalisis mengapa realitassosial itu terjadi, dan mampu mendorong pembaca memiliki sikap kritis terhadap realitas tersebut.

Oleh karena itu, Damono (1999: 102) menyatakan bahwa satu-satunya hal yang bisa dilakukan penulis masa kini adalah bersikap lebih sungguh-sungguh dalam memperhatikan persoalan masyarakat di sekitarnya. Ia harus berusaha terus untuk menemukan nilai dan makna dalam dunia sosial; untuk kemudian menyusun kritiknya. Hanya dengan begitu sastra bisa dipergunakan untuk mengukur sikap manusia terhadap persoalan masyarakat sekitarnya.

Puisi dengan caranya yang khas hadir sebagai wacana tanding atau kritik terhadap kesenjangan sosial dan ketidakadilan yang terjadi oleh kekuatan kekuasaan. Sebagai wacana tanding, kritik sejatinya bukan untuk menciptakan permusuhan. Kritik sebenarnya menurut Hegel merupakan tindakan reflektif yang amat diperlukan demi kemajuan manusia

... Kritik tak lain dari refleksi atau refleksi diri atas rintangan-rintangan, tekanan-tekanan dan kontradiksi-kontradiksi yang menghambat proses-proses pembentukan diri dari rasio dalam sejarah. Dengan kata lain, kritik juga berarti refleksi atas proses menjadi sadar atau refleksi atas asal-usul kesadaran. Secara singkat, kritik berarti negasi atau dialektika, karena bagi Hegel kesadaran timbul melalui rintangan-rintangan, yaitu dengan cara menegasi atau mengingkari rintangan-rintangan itu (Hardiman, 1990:49—40).

Puisi sebagai pernyataan kritis tentu akan berisi negasi-negasi dan bentukbentuk dialektika yang berguna untuk membangun kesadaran pembaca, baik penguasa maupun warga masyarakat. Puisi sebagai wacana harus diartikan sebagai sesuatu yang dikonstruksi, diinvensi, dikreasi. Sesuatu yang dikonstruksi, diinvensi, dan dikreasi itu bisa berupa data, fakta, atau realita secara lebih luas. Ideologi, pemikiran, perasaan, dan sebagainya sebenarnya juga merupakan realitas-realitas, fakta-fakta, data.

Hal itu sejajar dengan pandangan Michel Foucault mengenai wacana. Wacana tidak dipahami sebagai serangkaian kata atau proposisi dalam teks, tetapi sesuatu yang memproduksi yang lain (sebuah gagasan, konsep atau efek). Wacana dapat dideteksi karena secara sistematis suatu ide, opini, konsep, dan pandangan hidup dibentuk dalam suatu konteks tertentu sehingga mempengaruhi cara berpikir dan bertindak tertentu (Eriyanto, 2001:64).

Van Dijk (1998:4) pun berpandangan bahwa wacana merupakan kesatuan

struktur makro dan struktur mikro. Menurutnya penggunaan bahasa, wacana, interaksi verbal dan komunikasi termasuk tataran mikro dari tatanan sosial. Kekuasaan, dominasi, dan ketidaksetaraan dalam kelompok sosial merupakan istilah khas dalam analisis tataran makro. Itu berarti analisis wacana harus memiliki jembatan teoretikal yang menghubungkan kesenjangan antara pendekatan mikro dan makro. Dalam interaksi dan pengalaman sehari-hari tataran makro dan mikro memiliki bentuknya sendiri-sendiri, tetapi antarkeduanya saling membangun kesatuan yang utuh.

#### **METODE**

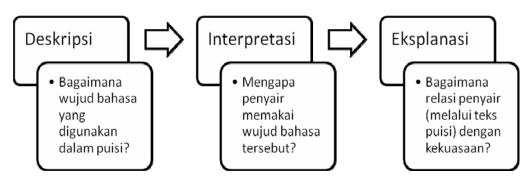
Fairclough (1995b) menggolongkan studi wacana kritis ke dalam lima usulan teori dan sebuah kerangka kerja. Inti teori tersebut memperlihatkan bahwa terdapat hubungan timbal balik antara wacana dan masyarakat.<sup>5</sup> Analisis wacana kritis memiliki tiga dimensi yaitu: (1) deskripsi dari teks, (2) interpretasi dari proses interaksi dan hubungannya dengan teks, dan (3) eksplanasi tentang bagaimana proses interaksi berhubungan dengan tindak sosial.

Untuk mengaji puisi-puisi perlawanan atau puisi-puisi kritis penulis memakai langkah-langkah sebagaimana kerangka kerja Fairclough seperti yang tercantum pada bagan 1.

# HASIL DAN PEMBAHASAN Rendra Memotret Pembangunan

Membaca puisi Rendra yang terkumpul pada "Potret Pembangunan dalam Puisi" (1980) menurut Teeuw (Rendra, 1980: 9) seakan-akan membaca jawaban pada lengkingan jerit kesakitan, teriakan minta tolong; kesaksian demi keselamatan kehidupan dan pemberontakan terhadap apa yang mengancam kepenuhan kehidupan itu.

Bagan 1 Kerangka Kerja Kajian Puisi



Pemberontakan Rendra melalui puisi tentu memiliki alasan. Perhatikan penggalan puisi berikut ini.

Apabila kritik hanya boleh lewat saluran resmi,

maka hidup akan menjadi sayur tanpa garam

Lembaga pendapat umum tidak mengandung pertanyaan.

Tidak mengandung perdebatan Dan akhirnya menjadi monopoli kekuasaan (Aku Tulis Pamplet Ini)

Membaca puisi di atas kita dihadapkan pada bentuk ucap yang tidak lazim sebagaimana puisi-puisi pada umumnya, bahkan oleh gava ucap Rendra pada masa-masa sebelum tahun 1970-an.6 Ketidaklaziman tersebut terletak justru pada pemakaian bahasa yang tidak hanyut kepada metafora rumit, cenderung denotatif dan lugas. Baris "maka hidup akan menjadi sayur tanpa garam" berisi metafora sederhana, metafora yang hidup sebagai bahasa khalayak umum, metafora agraris. Hal tersebut memperlihatkan bahwa puisi Rendra sungguhsungguh puisi yang mengajak pembaca mendengar, bukan 'membaca'.

Dalam penggalan puisi tersebut terbaca alasan mendasar mengapa Rendra memilih jalur puisi seperti itu. Kekuasaan represif tampaknya menolak kritik. Dengan wacana yang amat halus dan beradab mereka berkilah bahwa semua kritik hendaknya dilakukan melalui

lembaga formal yang ada, yang pada akhirnya amat birokratis dan berbelit, dan berujung kepada ketidakpastian. Puisi "Aku Tulis Pamplet Ini" menjadi semacam kredo atas sikap kritis Rendra melalui puisi-puisinya.

Pamplet Rendra tersebut menohok segala macam bentuk penyimpangan dalam pelbagai bidang kehidupan: pendidikan, politik, sosial, dan sebagainya vang terjadi oleh karena karut-marutnya kebijakan kekuasaan. Dalam puisinya "Sajak Seonggok Jagung" Rendra memotret perilaku anak muda Indonesia yang kurang "sekolahan" dan yang "tamat SLA" ketika harus berhadapan dengan seonggok jagung di kamar. "Seonggok Jagung" sebenarnya merupakan entitas nyata yang terdapat dalam hidup mereka sehari-hari. Perilaku mereka ternyata berbeda saat memandang seonggok jagung tersebut karena proses pendidikan mereka amatlah berbeda.

Apa yang ditulis Rendra dalam puisinya tersebut merupakan ironi pendidikan di Indonesia. Puisi Rendra merupakan kritik terhadap pola kebijakan pendidikan. Rendra sengaja menyusun puisinya tersebut dalam bentuk narasi. Tentang narasi, Saidi (2011:6) menulis sebagai berikut.

Narasi, dalam arti sempit, adalah rangkaian peristiwa (Gennete, 1980). Rangkaian peristiwa meniscayakan unsur pelaku, waktu, ruang, dan realitas peristiwa. Relasi semua unsur tersebut membentuk durasi, yakni gerak maju masa lalu ke masa kini, dan lantas "memersepsi" masa depan. Sebuah gerak maju adalah kesatuan yang tidak dapat dibagi (dure) dari masa lalu sehingga dengan begitu ia mengandaikan masa

depan (Bergson, 2002). Dengan inilah, dalam arti luas, narasi membentuk pengetahuan (Lyotard, 1989). Kebudayaan atau lebih luas peradaban terbentuk dari "praktik narasi" ini.

Tabel 1
Perbandingan anak muda kurang "sekolahan" dan "tamat SLA"

| DIMENSI            | KURANG "SEKOLAHAN"        | TAMAT SLA                        |
|--------------------|---------------------------|----------------------------------|
| HAKIKAT BELAJAR    | - Dari kehidupan konkret  | - Dari buku, tidak terlatih      |
|                    | - Dari praktik nyata      | - Dari teori, hanya hafal kesim- |
|                    |                           | pulan                            |
| KETERAMPILAN HIDUP | - Membaca kemungkinan me- | - Tidak mampu membaca ke-        |
|                    | ngolah jagung             | mungkinan                        |
|                    | - Optimistis              | - Pesimistis                     |
| SPIRIT HIDUP       | - Melihat harapan         | - Melihat dirinya akan mende-    |
|                    | _                         | rita                             |

Rendahnya kualitas pendidikan di Indonesia karena unsur-unsur narasi tersebut terpotong-potong, saling berdiri sendiri-sendiri. Anak didik tidak dihadapkan pada realitas dirinya, justru dihadapkan kepada realitas metaforik yang terdapat di televisi, di ruang-ruang publik yang serba gemerlap, di etalase, di hand-phone, dan sebagainya. Seonggok jagung yang justru merupakan realitas sejati justru berjarak dengan mereka. Apa yang terjadi di sekolah hari ini akan "memersepsi" hidup anak didik pada masa depan. Tampaknya bentuk narasi yang dipakai Rendra merupakan hidden transcript untuk melukiskan kebijakan pendidikan yang tidak memiliki visi makro, proyeksi ke depan, hanya untuk saat ini ketika seseorang berkuasa. Dengan amat tragis Rendra menutup puisinya sebagai berikut.

Aku bertanya:
Apakah gunanya pendidikan
bila hanya akan membuat seseorang
menjadi asing
di tengah kenyataan persoalannya?
Apakah gunanya pendidikan
bila hanya mendorong seseorang
menjadi layang-layang di ibukota

kikuk pulang ke daerahnya?
Apakah gunanya seseorang
belajat filsafat, sastra, teknologi, ilmu
kedokteran,
atau apa saja,
bila pada akhirnya,
ketika ia pulang ke daerahnya, lalu berkata:
"Di sini aku merasa asing dan sepi!"
(Sajak Seonggok Jagung)

## Wiji Thukul: Puisi adalah Kenyataan Sejarah

Wiji Thukul sering diberi predikat sebagai seniman rakyat. Menurut Munir (Thukul, 2000:xv) sebagai seorang aktivis dan seniman rakyat, Wiji Thukul memang tepat menggambarkan keterwakilan kelas sosialnya. Pilihan untuk bergabung bersama petani, buruh, kaum miskin lainnya dalam sebuah semangat yang semakin menguat, bahwa segala bentuk kemiskinan bukanlah semata-mata hadiah dari kekuasaan Tuhan, tetapi peluang dan kesempatan itu telah dilahap oleh kekuasaan politik dan modal.

Wiji Thukul sendiri tidak mau disebut sebagai penyair kerakyatan. Dia tegas mengatakan, "Dan memamg perlu diluruskan bahwa saya tidak membela

rakyat. Saya sebenarnya membela diri saya sendiri. Saya tidak ingin disebut pahlawan karena berjasa memperjuangkan rakyat kecil. Sungguh saya hanya bicara soal saya sendiri. Lihatlah saya tukang pelitur, istri buruh jahit, bapak tukang becak, mertua pedagang barang rongsokan, dan lingkungan saya semuanya melarat. Mereka semua masuk dalam puisi saya. Jadi saya tidak membela siapa pun. Cuma secara kebetulan, dengan membela diri saya sendiri ternyata iuga menyuarakan hak-hak orang lain sementara entah ini mana."(Thukul, 2000:168—169). Ia pun beranggapan bahwa puisi adalah kenyataan sejarah. Itu tidak dapat direkayasa, sebagaimana sejarah menulis kejadian demi kejadian.

Kata adalah energi utama dalam puisi. Kata bukan hanya hadir sebagai sarana ucap penyair, namun sekaligus kekuatan yang mempunyai daya ledak tidak terhingga. Perhatikan puisi Wiji Thukul berikut ini.

Aku Masih Utuh dan Kata-kata Belum Binasa

aku bukan artis pembuat berita tapi aku memang selalu kabar buruk buat penguasa

puisiku bukan puisi
tapi kata-kata gelap
yang berkeringat dan berdesakan
mencari jalan
ia tak mati-mati
meski bola mataku diganti
ia tak mati-mati
meski bercerai dengan rumah
ditusuk-tusuk sepi
ia tak mati-mati
telah kubayar yang dia minta

umur-tenaga-luka

kata-kata itu selalu menagih padaku ia selalu berkata kau masih hidup

aku memang masih utuh dan kata-kata belum binasa

Menurut Foucault kata-kata sebagai bagian dari wacana bukan hadir hanya sebagai unsur wacana, tetapi kata-kata mampu memroduksi hal lain yakni gagasan, konsep, bahkan efek. Dengan kata-kata yang ia tulis, Thukul menjadi "kabar buruk bagi penguasa". Kata-kata sebagai gagasan bukan sekadar rangkaian bunyi yang secara fonetis terdengar karena diucapkan, namun abadi dan tidak akan pernah mati. Ia adalah spirit.

Membaca puisi di atas secara eksplisit terlihat bentuk perlawanan Thukul melalui kata-kata terhadap penguasa. Baris "aku memang masih utuh" merupakan tanggapan atas suara yang berkembang bahwa dia sudah hilang atau dihilangkan pada masa pelarian setelah 1 Agustus 1996 sampai ia sungguh-sungguh dinyatakan hilang. Puisi itu ditulis pada masa pelarian itu. Hal tersebut membuktikan bahwa puisi bagi Thukul sungguh merupakan kenyataan sejarah, terutama narasi hidupnya sendiri.

Kata-kata Thukul merupakan counter-ideology yang amat membahayakan penguasa. Hal tersebut juga menunjukkan bahwa kata-kata bukanlah entitas yang mati, namun organisme hidup yang akan mampu beranak-pinak. Walau Thukul telah menyerahkan umur-tenaga-luka, ia tetap mesti dibasmi. Namun, Thukul amat yakin pembasmian itu tidak akan mampu membunuh akar. Perhatikan puisi Thukul berikut ini.

Rumput Ilalang

hijau hijau tumbuh lagi walau kaubabat berulang kali walau kaubakar berulangkali hijau hijau tumbuh lagi sudah seratus kali kaucabut kausemburkan api kerusuhan hijau hijau tumbuh lagi

harapanku menaklukan ketakutan yang kauternakkan lewat pidato dan laras senapan

aku melihat ilalang o siasialah kekuasaan memasang palang penghalang ilalang tetap hidup tumbuh dan menang

walau seratus kali digaru

Hegemoni adalah menguasai yang lain tanpa memakai kekerasan, namun melalui persetujuan dengan menggunakan kepemimpinan politik dan ideologis, memakai kekuatan bahasa dan persuasi. Jika kekuasaan dijalankan dengan bahasa (melalui pidato, slogan, dan jargonjargon politik) dan senjata, yang terjadi justru tirani. Hal tersebut yang mengakibatkan lahirnya perlawanan.

Dalam puisi di atas Thukul memakai kultur agraris untuk melukiskan posisinya secara sosial, politik, dan kultural. Metafora rumput ilalang mengongkretkan bagaimana kondisi masyarakat yang termarginalkan, sederhana, dipandang sebelah mata, dianggap merusak pemandangan, tidak produktif, dan sebagainya. Karena kondisi seperti itu maka rumput ilalang pantas dibasmi dan dibakar.

Kata-kata yang dipakai untuk mewakili kekuasaan adalah: kaubabat, kaucabut, kausemburkan, kauternakkan, pidato, laras senapan, dan palang penghalang. Kata-kata tersebut mewakili tindakan tiran kejam yang menggunakan kekuasaan justru untuk melumpuhkan yang tertindas. Kesan "perlawanan" Thukul terbaca amat tegas.

#### **SIMPULAN**

Baik puisi Rendra maupun puisi Thukul adalah puisi-puisi perlawanan terhadap penguasa. Ada beberapa hal yang dapat dicatat dari kedua penyair tersebut. Pertama, Rendra dan Thukul sama-sama menulis puisi yang tidak hanya berkutat pada persoalan estetika, tetapi justru puisi yang mengangkat keberpihakan mereka pada yang tertindas dan dimarginalkan. Estetika bukan tujuan bagi puisi mereka. Puisi bagi mereka adalah sarana penyadaran. Kedua, karakter bahasa yang mereka gunakan agak sedikit berbeda, walau kedua-duanya cenderung lugas. Rendra dan Thukul menulis puisi bukan untuk dibaca, tetapi untuk didengar. Bedanya Rendra menulis puisi bukan sebagai subjek yang mengalami penindasan, namun yang melihat penindasan, sehingga bahasa yang digunakan lebih bernuansa deskripsi dan narasi daripada ekspresi. Sedangkan Thukul adalah subjek yang sungguh mengalami ketertindasan itu. Bahasa puisinya cenderung berteriak dan melawan. Ketiga, topik yang ditulis kedua penyair itu pun berbeda. Rendra mengangkat penyimpangan dari segala bidang kehidupan: pendidikan, politik, sosial, dan sebagainya sebagai dampak dari pola kebijakan kekuasaan yang tidak berpihak. Sedangkan Thukul menuliskan pengalaman hidupnya sendiri dan orang-orang di sekitarnya yang mengalami kemiskinan karena struktur kuat kekuasaan.

Sebenarnya masih banyak penyair Indonesia yang menuliskan puisi keberpihakan terhadap yang papa, misalnya Emha Ainun Najib, Taufiq Ismail, dan Darmanto Jatman. Artinya, sastra terlibat sebenarnya bukanlah sesuatu yang baru. Banyak penyair telah melakukannya. Pertanyaannya sekarang masihkah penyair Indonesia "bersajak tentang

anggur dan bulan", sementara kita selalu mendengar "Jerit hewan yang terluka."

- 1. Nugroho (2001) menjelaskan bahwa kemiskinan warga masyarakat sering dinyatakan sebagai akibat dari kebodohan, kurang keterampilan teknis, etos kerja yang tumpul sehingga terapinya adalah meningkatkan *need for achievement* melalui program pelatihan. Namun, sebenarnya kemiskinan juga disebabkan oleh masalah struktur sosial, bahkan berkaitan secara kausal dengan ketidakberdayaan.
- 2. Rendra (1983) menulis bahwa di zaman dahulu kekuasaan raja dan sistem feodal yang menyertainya dianggap sama mutlaknya dengan hukum alam. Oleh karena itu apabila orang menghadapi sistem kekuasaan seperti itu maka ia bersikap *nrima* dan pasrah. Keadaan sosial, politik dan ekonomi seakan-akan adalah buah dari kemauan nasib dan dewata. Rakyat tidak dapat ikut campur apalagi mengubahnya. Dalam keadaan yang sangat buruk sekalipun, masyarakat hanya bisa berdoa dan berharap.
- 3. Menurut Magnis-Suseno (2000:75—76) telah terjadi ketidakadilan yang terwujud dalam struktur proses-proses politik, sosial, ekonomi dan budaya, atau tentang ketidakadilan struktural. Ketidakadilan tersebut tampak pada sekelompok orang, kelas-kelas, atau golongan-golongan tertentu yang tertimpa ketidakadilan. Ketidakadilan yang paling mendesak dan kasar adalah kemiskinan dan ketergantungan struktural. Kemiskinan bukan hanya masalah sosial, namun sejatinya justru masalah ketidakadilan. Rakyat itu lapar, sakit, miskin, terlantar bukan karena mereka malas, tetapi karena pembagian alamiah dan hasil pekerjaan seluruh masyarakat belum adil. Di samping itu masyarakat miskin kehidupannya sangat bergantung kepada kelompok kecil lain. Kemajuan dan kemunduran mereka, terlaksananya harapan hidup mereka tergantung pada orang yang lebih kaya, lebih pintar, dan lebih kuasa. Mereka tidak berdaulat atas mereka sendiri, mereka mudah dihisap dan sering diperkosa.
- 4. Harun (1982) menegaskan bahwa penyadaran terhadap masalah manusia secara langsung dan sekaligus bukanlah dengan memaparkan apa yang lazim, apa yang wajar dan apa yang sudah semestinya. Karya sastra dengan cara yang khas

- membeberkan penyimpangan-penyimpangan, hal-hal yang tidak lazim, bahkan hal-hal yang dianggap "tidak masuk akal". Dengan membeberkan hal-hal tersebut secara langsung pembaca akan mengalami ujian: Apakah hati nurani pembaca ini sudah tumpul atau masih sehat? Apakah rasa kemanusiaan pembaca itu sudah mengalami erosi ataukah masih subur? Sastra harus mampu menjadi humancontrol.
- 5. Fairclough (1995b) berependapat bahwa (1) Penggunaan bahasa/wacana membentuk dan dibentuk oleh masyarakat. Penggunaan bahasa berpengaruh terhadap dimensi lain dari masyarakat dan juga dibentuk oleh masyarakat, sebuah hubungan dialektika; (2) Wacana membantu menentukan dan mengubah pengetahuan dan objeknya, hubungan sosial, dan identitas sosial. Wacana berpengaruh terhadap masyarakat. Tiga dimensi sosial adalah pengetahuan, hubungan sosial, dan identitas sosial; yang kesemuanya saling berhubungan dengan tiga fungsi utama bahasa: fungsi gagasan (ideational), yakni fungsi dalam mewakili dan menandai dunia dan pengalaman kita; fungsi hubungan (relational), dalam mewujudkan dan mengubah hubungan sosial; dan fungsi identik (identical), dalam menentukan dan mengubah identitas sosial; (3) Wacana dibentuk oleh hubungan kemampuan, dan ditanamkan dengan ideologi. Masyarakat mempengaruhi wacana. Kekuasaan misalnya akan mempengaruhi kaidah dan aturan wacana dengan cara 'menanamkannya' dengan cara-cara tertentu melalui ideologi. (4) Pembentukan wacana berada di ujung tanduk dalam perjuangan kekuasaan; (5) Studi wacana kritis menunjukkan bagaimana masyarakat dan wacana saling membentuk.
- 6. Menurut Teeuw (dalam Rendra, 1980) Rendra telah berpamit dengan kata-kata sastra yang indah, demi keindahan kata itu sendiri, seperti yang telah lama mendominasi puisi Indonesia. Dia tidak menulis untuk dibaca tetapi untuk didengar; dia tidak menghidangkan teka-teki tetapi menulis untuk dimengerti.

#### DAFTAR RUJUKAN

Damono, Sapardi Djoko, 1999. *Politik, Ideologi, dan Sastra Hibrida*. Jakarta: Pustaka Firdaus.

- Eriyanto. 2001. *Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media.* Yogyakarta: LkiS.
- Fairclough, Norman. 1995a. *Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language*. Harlow Essex: Longman Group Limited.
- Fairclough, Norman (ed). 1995b. Kesadaran Bahasa Kritis. Terjemahan Hartoyo. Semarang: IKIP Semarang Press.
- Hardiman, Francisco Budi, 1990. *Kritik Ideologi: Pertautan Pengetahuan dan Kepentingan*. Yogyakarta:
  Penerbit Kanisius.
- Harun, Chairul, 1982. "Sastra sebagai "Human Control", dalam Dewan Kesenian Jakarta, 1984. *Dua Puluh Sastrawan Bicara*. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan.
- Nugroho, Heru, 2001. *Menumbuhkan Ide-ide Kritis*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
- Magnis-Suseno, Franz, 2000. *Kuasa & Moral*. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

- Mohamad, Gunawan, 1972. *Potret Seorang Penyair Muda sebagai Malin Kundang.* Jakarta: Pustaka Jaya.
- Rendra, 1980. *Potret Pembangunan dalam Puisi*. Jakarta: Lembaga Studi Pembangunan.
- Rendra, 1983. *Mempertimbangkan Tradisi*. Jakarta: Gramedia.
- Saidi, Acep Iwan, 2011. "Matinya Narasi" dalam *Kompas*, Kamis 29 Desember 2011. Hlm 6.
- Simon, Roger. 2000. *Gagasan-gagasan Politik Gramsci*. Yogyakarta: Insist dan Pustaka Pelajar.
- Thukul, Wiji, 2000. *Aku Ingin Jadi Peluru*. Magelang: Indonesia Tera.
- Van Dijk, Teun A. 1998. *Critical Discourse Analysis*. (Online). (http://www.let.uva.nl/teun/cda.html). Diunduh tanggal 25 Desember 1998

Hikam. 1999. (hlm. 50)